Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 54

AKAD MUSAQAH DAN MUZARA’AH SERTA IMPLEMENTASINYA
DALAM SISTEM PERTANIAN

Siska Oktaviani Putri?, Nabilaz, Astika Sri Mulyani3, Rahmadianti D Mya Lecil4,
Chelsea Nur RahmaDianti Sang Dewis, Mutiara Karunia Safitri Dian Efendi¢,
Lisa Aprilia Renata’, Taufiq Kurniawan3
24081194102@mbhs.unesa.ac.idt, 24081194212@mhs.unesa.ac.id?,
24081194160@mbhs.unesa.ac.id3, 24081194016@mbhs.unesa.ac.id4,
24081194070@mbhs.unesa.ac.id5, 24081194018@mbhs.unesa.ac.ids,
24081194132@mbhs.unesa.ac.id’, taufigkurniawan@unesa.ac.id®
*Coresponding Author: Siska Oktaviani Putri
24081194102@mhs.unesa.ac.id
Universitas Negeri Surabaya

ABSTRAK

Penelitian ini membahas konsep akad musaqah dan muzara’ah sebagai bentuk kerja sama dalam
bidang pertanian antara pemilik lahan dan pihak penggarap. Keduanya merupakan sistem bagi
hasil yang telah dikenal sejak masa Rasulullah SAW dan dibenarkan dalam hukum Islam karena
mengandung nilai kemaslahatan, keadilan, dan tolong-menolong. Metode penelitian yang
digunakan adalah metode kualitatif berbasis studi pustaka, yakni mengumpulkan dan
menganalisis sumber-sumber tertulis yang relevan seperti jurnal, buku, serta referensi figih
muamalah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa musagah melibatkan kerja sama dalam
merawat tanaman yang sudah ada, sedangkan muzara’ah berfokus pada penanaman lahan
pertanian dengan bibit dari pemilik. Kedua akad ini sah selama memenuhi rukun dan syarat
seperti kejelasan objek, persentase bagi hasil, dan kerelaan para pihak. Penerapannya juga
masih ditemukan dalam masyarakat pedesaan sebagai wujud pemanfaatan sumber daya secara
produktif dan adil. Penelitian ini bertujuan untuk menerangkan perbedaan konsep dan
mekanisme antara akad yang hampir sama pada sektor pertanian, yaitu akad musagah dan
muzara’ah. Berdasarkan hasil pembahasan dalam artikel ini dapat disimpulkan bahwa akad
musaqah dan muzara’ah memiliki perbedaan utama pada kontribusi para pihak serta jenis objek
yang dikelola, yang berpengaruh terhadap pembagian hasil dan tanggung jawab masing-masing
pihak.

Kata Kunci: Musaqah; Muzara’ah; Bagi Hasil; Pertanian Islam; Hukum Ekonomi Islam.

ABSTRACT

This study discusses the concepts of musaqah and muzara'ah contracts as forms of cooperation in
agriculture between landowners and cultivators. Both are profit-sharing systems that have been
known since the time of the Prophet Muhammad SAW and are justified in Islamic law because they
contain values of benefit, justice, and mutual assistance. The research method used is a qualitative
method based on literature study, namely collecting and analyzing relevant written sources such
as journals, books, and figh muamalah references. The results of the study show that musaqah
involves cooperation in caring for existing crops, while muzara'ah focuses on planting agricultural
land with seeds from the owner. Both contracts are valid as long as they fulfill the pillars and
conditions such as clarity of the object, percentage of profit sharing, and the willingness of the
parties. Its application is also still found in rural communities as a form of productive and fair use
of resources. This study aims to explain the differences in concept and mechanism between two
similar contracts in the agricultural sector, namely musaqah and muzara'ah. Based on the
discussion in this article, it can be concluded that musaqah and muzara'ah contracts have major
differences in the contributions of the parties and the types of objects managed, which affect the
distribution of profits and the responsibilities of each party.

Keywords: Good Corporate Governance, Board Of Commissioners, Board Of Directors, Audit
Committee, Financial Performance.


mailto:%2024081194102@mhs.unesa.ac.id1
mailto:%2024081194212@mhs.unesa.ac.id2
mailto:24081194160@mhs.unesa.ac.id3
mailto:24081194016@mhs.unesa.ac.id4
mailto:24081194070@mhs.unesa.ac.id5
mailto:24081194018@mhs.unesa.ac.id6
mailto:24081194132@mhs.unesa.ac.id7
mailto:24081194102@mhs.unesa.ac.id

55 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE)

PENDAHULUAN

Aktivitas kerja sama dalam bidang pertanian bukanlah hal baru bagi masyarakat
Indonesia. Di banyak daerah, praktik saling membantu dalam mengelola lahan sudah
menjadi bagian dari tradisi turun-temurun. Namun dalam praktiknya, hubungan kerja
sama ini muncul bukan semata karena kebiasaan, tetapi karena adanya kebutuhan yang
nyata. Banyak pemilik kebun atau lahan pertanian tidak memiliki waktu, tenaga, atau
kemampuan teknis untuk mengelola tanamannya, meskipun mereka memiliki akses
terhadap lahan atau pohon produktif. Di sisi lain, tidak sedikit masyarakat yang
memiliki keterampilan mengolah tanah atau merawat tanaman, tetapi tidak memiliki
aset berupa lahan. Ketidakseimbangan antara kepemilikan sumber daya dan
kemampuan pengelolaan inilah yang sering menimbulkan permasalahan, terutama
ketika pemilik lahan ingin tetap memastikan asetnya produktif, sementara calon
penggarap membutuhkan akses untuk memperoleh penghasilan.

Dalam tradisi Islam sendiri, kondisi seperti ini sebenarnya telah mendapatkan
solusi melalui akad musagah dan muzara’ah. Kedua bentuk kerja sama ini membuka
ruang bagi pemilik lahan dan pengelola untuk saling membantu dengan cara yang adil.
Namun dalam perkembangan sekarang, pola kerja sama tersebut menghadapi
tantangan baru. Perubahan teknologi pertanian, pergeseran struktur sosial, serta
semakin kompleksnya hubungan ekonomi, perlahan membuat praktik tradisional itu
kehilangan bentuk aslinya atau diterapkan tanpa pemahaman yang memadai. Hal ini
memicu munculnya ketidakseimbangan dalam pembagian hasil, ketidakjelasan
kewajiban masing-masing pihak, atau bahkan praktik yang justru bertentangan dengan
tujuan syariah, yaitu mewujudkan keadilan dan menghindari unsur saling merugikan.
Permasalahan inilah yang menunjukkan bahwa meski kerja sama pertanian telah
dikenal sejak lama, namun pemahamannya masih perlu diperjelas dan disesuaikan
dengan kondisi masa kini.

Kajian mengenai musagah dan muzara’ah sebenarnya cukup banyak dibahas
dalam literatur klasik. Namun sebagian besar pembahasan tersebut masih bersifat
normatif, berfokus pada ketentuan hukum dan syarat sah akad, sementara konteks
penerapan pada praktik pertanian modern belum banyak mendapat perhatian.
Beberapa penelitian lebih menyoroti sejarah dan dasar hukum akad, tetapi belum
mendalami bagaimana bentuk kerja sama ini beradaptasi dengan perkembangan
teknologi pertanian, perubahan karakter petani, serta dinamika ekonomi yang semakin
beragam.

Selain itu, ada kecenderungan penelitian terdahulu melihat musagah dan
muzara’ah secara terpisah tanpa membandingkan keduanya secara langsung, padahal
keduanya sering digunakan dalam situasi yang hampir serupa. Kesenjangan lainnya
adalah minimnya kajian yang menghubungkan praktik kerja sama tradisional ini
dengan sistem ekonomi Islam modern seperti mudharabah dan musyarakah yang
diterapkan di lembaga keuangan syariah. Padahal, praktik pembiayaan pertanian saat
ini memiliki karakteristik yang mirip dengan kedua akad tersebut. Kekosongan
penelitian inilah yang menunjukkan perlunya kajian yang lebih terintegrasi, yang tidak
hanya membahas teori fikih, tetapi juga menghubungkannya dengan konteks sosial dan
ekonomi pertanian masa kini

Melihat permasalahan dan kesenjangan penelitian yang ada, kajian mengenai
musaqah dan muzara’ah menjadi penting untuk dilakukan. Pertanian masih menjadi
sektor yang menyerap tenaga kerja dalam jumlah besar di Indonesia, sehingga model



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 56

kerja sama yang tepat dan adil akan berdampak luas pada kesejahteraan masyarakat,
terutama petani kecil. Dengan meningkatnya minat terhadap ekonomi syariah,
pemahaman yang jelas mengenai kedua akad ini akan membantu masyarakat
menerapkan kerja sama pertanian yang lebih transparan, sesuai dengan nilai syariah,
dan tidak menimbulkan perselisihan di kemudian hari.

Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi praktis bagi
pemerintah daerah, kelompok tani, maupun lembaga keuangan syariah yang sedang
mengembangkan pembiayaan berbasis kerja sama. Dalam konteks modern, musaqah
dan muzara’ah tidak hanya bernilai historis, tetapi juga dapat dijadikan rujukan dalam
membuat model kerja sama pertanian yang lebih fleksibel dan berkelanjutan.
Penelitian ini juga penting untuk menjelaskan kembali prinsip-prinsip dasar akad
syariah agar tetap relevan dan dapat menjadi solusi atas berbagai persoalan pertanian
yang terus berkembang.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kembali konsep musaqah dan muzara’ah
secara lebih komprehensif dengan mempertimbangkan perkembangan sosial dan
ekonomi kontemporer. Selain menjelaskan landasan hukum dan prinsip-prinsip yang
melandasinya, penelitian ini berupaya menghubungkan konsep tersebut dengan praktik
pertanian modern serta mengidentifikasi tantangan yang muncul dalam penerapannya.
Melalui kajian ini, diharapkan muncul pemahaman baru mengenai bagaimana bentuk
kerja sama ini dapat diterapkan secara adil, efektif, dan sesuai dengan tujuan syariah.
Penelitian ini juga bertujuan memberikan rekomendasi model kerja sama yang lebih
adaptif, terutama bagi masyarakat yang ingin mengembangkan usaha pertanian
berbasis nilai-nilai Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif berbasis
metode kajian pustaka atau studi pustaka (Library Research). Untuk penelitian ini,
dilakukan dengan cara mengkaji, menelaah, menganalisis, membandingkan dan
mengumpulkan data dari berbagai sumber tertulis seperti artikel yang ada dalam jurnal
ilmiah, artikel yang ada pada jurnal akademik, serta mengkaji suatu figh yang mana
didalamnya membahas tentang akad musaqah dan muzara’ah yang relevansinya masih
sama dengan topik penelitian ini dan dari berbagai literatur yang tersedia.

Penelitian ini dilakukan dengan mengupayakan untuk menggali dan
membandingkan secara mendalam tentang pandangan ulama klasik dan modern serta
pandangan para fugaha. Pada penelitian ini juga sangat memperhatikan sumber literatur
yang telah diperoleh, dengan cara menelaah satu persatu setiap data dari berbagai
sumber yang telah dikumpulkan, dan untuk pendapat para ulama yang akan dikutip
terlebih dahulu dicek konsistensi pada argumennya, serta relevansinya terhadap topik
penelitian ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Akad Musaqah

Musaqah merupakan salah satu bentuk akad kerja sama dalam fikih muamalah yang
berkaitan dengan pengelolaan tanaman, khususnya pohon-pohon yang sudah berbuah. Secara
sederhana, musagah adalah kerja sama antara pemilik kebun dan pengelola untuk merawat,
menyirami, serta menjaga tanaman hingga menghasilkan buah, dengan sistem pembagian
hasil sesuai kesepakatan. Definisi ini sejalan dengan literatur fikih yang menyebutkan bahwa
musaqah adalah akad dimana pemilik kebun memberikan pohon kepada penggarap untuk
dipelihara dan hasilnya dibagi bersama menurut ketentuan yang telah disepakati (Famulia,



57 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE)

2020)

Secara bahasa, istilah musaqah berasal dari kata al-saqa yang berarti memberi minum
atau menyirami tanaman. Dalam kajian fikih, musaqah dikategorikan sebagai bentuk kerja
sama yang fokus pada pemeliharaan tanaman tanpa mencakup penanaman benih, berbeda
dengan akad muzara’ah atau mukhabarah (Arif, 2018; Ghazali, 2010). Beberapa literatur
menegaskan bahwa musaqah merupakan bentuk kerja sama yang dibolehkan karena
memberikan manfaat bagi pemilik lahan dan penggarap, khususnya di bidang pertanian dan
perkebunan (Herawati, 2017).

Dalam praktiknya, musaqah menjadi solusi bagi pemilik kebun yang tidak dapat
mengelola lahannya secara langsung, sehingga tenaga penggarap menjadi pihak yang merawat
tanaman dan mendapatkan bagian hasil panen. Pembagian ini dapat berbeda sesuai
kesepakatan, selama proporsional dan tidak menimbulkan unsur riba sebagaimana dijelaskan
dalam penelitian Imran (2017) yang membahas ketidaksahan akad musaqah ketika pembagian
ditentukan secara nominal sejak awal.

Dasar Hukum Akad Musaqah

Dasar hukum paling kuat mengenai musaqah adalah peristiwa Rasulullah SAW

menyerahkan tanah Khaibar kepada orang-orang Yahudi untuk dikelola :

e 545 L Sl agdy Ua 58 5305 sl O 10 25l Ui i )

“Nabi saw. menyerahkan (tanah) Khaibar kepada orang-orang Yahudi agar mereka
mengerjakan dan menanami tanah tersebut dan untuk mereka separuh dari hasilnya.”
(HR.Bukhari)

Hadits ini menjadi dasar utama dibolehkannya akad musaqah. Para ulama sepakat bahwa
musaqah adalah akad yang sah dan bermanfaat karena memberikan keuntungan bagi kedua
belah pihak.

Rukun dan Syarat Akad Musaqah

Akad musagah memerlukan rukun dan syarat tertentu agar pelaksanaannya sah dan
mencerminkan keadilan, karena keduanya memastikan adanya hal-hal penting yang harus ada
dalam kerja sama serta kejelasan tanggung jawab antara pemilik tanaman dan penggarap.
Dengan memahami ketentuan ini, musaqah dapat dijalankan sesuai ketentuan syariat dan
mengurangi potensi sengketa. Selain itu, penerapan aturan tersebut membantu pengelolaan
hasil pertanian menjadi lebih efektif dan menguntungkan bagi kedua pihak.

a. Rukun dalam akad Musaqah

Ulama Hanafiyah memiliki pandangan yang lebih sederhana mengenai rukun musaqah
dibandingkan ulama lain. Mereka menyatakan bahwa yang menjadi rukun akad hanya 1jab
dari pemilik kebun, qabul dari penggarap, serta pelaksanaan pekerjaan merawat tanaman oleh
penggarap. Dengan kata lain, akad musagah dianggap sah apabila terdapat kesepakatan kedua
belah pihak dan penggarap benar-benar menjalankan pekerjaan pengelolaan kebun (Nurdin,
Yuhermansyah, & Afrillia, 2023). Pandangan ini menunjukkan bahwa musaqah dapat
diterapkan dengan mudah asalkan ada kesepakatan dan tanggung jawab yang jelas.

Sementara itu, menurut ulama Syafi’iyah, rukun-rukun musaqah terdiri dari lima bagian
berikut ini. Pertama, adanya sighat (ijab dan qabul), pernyataan kesepakatan harus
disampaikan secara ucapan atau tulisan, boleh menggunakan lafaz yang jelas (sharih) maupun
yang bersifat sindiran (kinayah), namun tetap menunjukkan bahwa kedua pihak sepakat
melakukan kerja sama (Famulia, 2020). Kedua, adanya dua pihak yang berakad (al-‘aqidain),
kedua belah pihak harus baligh, berakal, dan tidak berada di bawah pengampuan, sehingga
mereka mampu membuat keputusan hukum dan memahami isi akad.

Ketiga, objek akad berupa kebun atau tanaman yang menghasilkan buah, tanaman yang
dikerjasamakan harus menghasilkan buah dan dapat diambil manfaatnya, baik pohon tahunan



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 58

atau tanaman yang hanya berbuah sekali, seperti padi atau jagung yang penting, hasilnya dapat
dibagi (Nita, 2022). Keempat, masa kerja harus jelas waktu pengelolaan ditentukan sejak awal,
misalnya satu tahun atau sesuai musimnya, pekerja bertanggung jawab melakukan perawatan
yang mendukung hasil panen, seperti menyiram, memangkas, dan menjaga kesuburan
tanaman. Kelima, pembagian hasil panen ditentukan di awal, nisbah bagi hasil misalnya
setengah, sepertiga, atau seperempat harus disepakati oleh pemilik kebun dan pengelola sejak
awal akad, sehingga tidak menimbulkan perselisihan.

b. Syarat Dalam Akad Musaqah

Para Fugaha menegaskan bahwa musaqah hanya sah jika tanaman yang dikelola
merupakan pohon berbuah dan hasilnya dapat dikonsumsi. Syarat ini diperlukan agar kerja
sama memiliki manfaat nyata bagi kedua pihak (Nurdin, Yuhermansyah, & Afrillia, 2023).
Dengan adanya ketentuan tersebut, hasil panen bisa dibagi dengan jelas sesuai kesepakatan
dan memastikan akad berjalan adil.

Syarat-syarat musaqah ini adalah sebagai berikut. Pertama, untuk mencegah
kesalahpahaman antara pemilik dan penggarap, kebun kurma atau kebun pohon lainnya harus
dijelaskan secara rinci dan jelas tentang lokasi dan jumlah. Ini sangat penting untuk menjamin
perjanjian yang adil dan transparan. Kedua, bagian yang harus diberikan kepada pengelola
harus jelas. Kejelasan ini mencakup besaran atau persentase hasil yang diterima, waktu
pembagian, dan jenis hasil yang disepakati, apakah itu uang, buah, atau bentuk lainnya, kedua
belah pihak dapat bekerja sama secara adil dan menguntungkan dengan penetapan yang
transparan. Ketiga, si pengelola harus berusaha untuk meningkatkan kualitas kebun kurma
tersebut. Keempat, pemilik tanah akan bertanggung jawab atas pembayaran pajak tanah dan
bangunan, serta biaya administrasi tambahan yang terkait dengan kepemilikan tanah (Luthfi
& Anggraini, 2023). Kelima, dalam hal zakat, baik pengelola maupun pemilik harta wajib
membayarnya.

Menurut ulama Syafi’iyah, tanaman yang dapat menjadi objek musaqah dibatasi hanya
pada kurma dan anggur karena karakteristik keduanya sangat sesuai dengan akad musaqah
yang menekankan perawatan dan pembagian hasil (Putri, Lambajo, & Aisyah, 2023).
Ketentuan ini menunjukkan upaya menjaga kepastian hasil dan memastikan pembagian yang
adil dalam kerja sama tersebut. Pertama, pengelolaan lahan sepenuhnya diserahkan kepada
penggarap, setelah akad disepakati, pemilik kebun harus menyerahkan lahan dan tanaman
untuk dikelola sepenuhnya oleh pekerja. Pemilik tidak boleh ikut campur dalam proses
pengelolaan, agar tugas dan wewenangnya jelas.

Kedua, pembagian hasil harus jelas dan menjadi milik bersama hasil panen merupakan
milik kedua belah pihak sesuai persentase yang sudah disepakati, seperti setengah, sepertiga,
atau bagian lainnya. Tidak boleh ada bagian yang ditentukan secara khusus hanya untuk salah
satu pihak di luar nisbah yang disepakati. Menurut pendapat Imam Syafi’i, akad musaqah
dilakukan sebelum buah muncul atau ketika buah sudah ada tetapi belum matang, agar tidak
ada unsur ketidakpastian dalam perjanjian. Ketiga, jangka waktu dan tugas penggarap harus
ditentukan untuk menghindari perselisihan di kemudian hari, masa kerja harus jelas sejak
awal, karena musaqah mirip dengan akad sewa-menyewa dalam penentuan waktunya. Selain
itu, tanggung jawab penggarap seperti penyiraman dan perawatan juga harus ditetapkan
dengan jelas (Nita, 2022).

Ketentuan rukun dan syarat musagah ini bertujuan menegakkan kejelasan, keteraturan,
dan kepatuhan terhadap prinsip syariat dalam kerjasama pengelolaan kebun. Dengan aturan
yang terstruktur, kedua pihak dapat menjalankan perannya secara pasti serta menerima
manfaat secara proporsional. Ketentuan tersebut juga berperan mencegah perselisihan dan
memastikan kerja sama berlangsung secara adil.

Berakhirnya Akad Musaqah
Menurut ulama Hanafiyah, akad al-musaqah dapat berakhir karena beberapa sebab yang



59 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE)

berkaitan dengan berakhirnya hubungan hukum antara pemilik kebun dan penggarap. Akad
ini otomatis selesai ketika jangka waktu yang disepakati sejak awal telah habis, karena batas
waktu merupakan salah satu unsur penting yang menentukan keberlangsungan kerja sama
tersebut. Selain itu, akad al-musaqah juga dapat berakhir apabila salah satu pihak meninggal
dunia, baik pemilik kebun maupun penggarap, sebab kematian memutuskan hubungan akad
yang bergantung pada kerja sama dan kehadiran kedua belah pihak (Luthfi & Anggraini,
2023).

Pembatalan akad juga memungkinkan terjadi sebelum masa berlakunya berakhir, baik
melalui al-igalah—yaitu kesepakatan bersama untuk mengakhiri akad—maupun karena
adanya uzur syar’i yang menghalangi salah satu pihak untuk melaksanakan kewajibannya,
seperti sakit berat, ketidakmampuan fisik, atau kondisi lain yang secara syariat dianggap sah
sebagai alasan pembatalan. Dengan demikian, berakhirnya akad musagah menurut Hanafiyah
selalu didasarkan pada prinsip kejelasan, kesepakatan, serta pertimbangan kemaslahatan bagi
kedua belah pihak.

Di sisi lain, ulama Hanabilah juga memiliki pandangan yang hampir serupa Mereka
menegaskan bahwa akad al-musaqah berakhir dengan berakhirnya masa perjanjian yang telah
ditentukan dalam akad. Namun, apabila masa yang ditetapkan adalah waktu yang biasanya
cukup untuk tanaman berbuah, tetapi ternyata tanaman tersebut tidak menghasilkan buah sama
sekali, maka penggarap tidak berhak memperoleh bagian apa pun dari hasil panen. Hal ini
disamakan dengan akad al-mudharabah, di mana keuntungan hanya diperoleh jika usaha
menghasilkan laba. Dengan demikian, keadilan dijaga antara kedua belah pihak karena hasil
yang diterima bergantung pada keberhasilan usaha yang dijalankan. (Harahap, 2015)

Secara umum, akad al-musaqah termasuk dalam kategori akad yang bersifat mengikat,
yang berarti kedua belah pihak tidak dapat secara sepihak membatalkan perjanjian tanpa
adanya kesepakatan bersama. Akad ini hanya bisa dibatalkan apabila terdapat alasan yang kuat
atau udzur syar’i yang menyebabkan salah satu pihak tidak mampu melanjutkan kewajiban
dalam perjanjian tersebut. Contoh udzur yang dibenarkan antara lain penggarap yang
mengalami sakit parah sehingga tidak dapat bekerja lagi, penggarap yang harus melakukan
perjalanan jauh sehingga tidak bisa mengurus kebun, atau penggarap yang diketahui memiliki
perilaku buruk seperti mencuri, yang menimbulkan kekhawatiran bahwa ia dapat merugikan
pemilik kebun. (Harahap, 2015) Dalam situasi seperti ini, pembatalan akad menjadi sah karena
adanya alasan yang rasional dan dapat diterima menurut hukum Islam.

Dengan demikian, baik menurut pandangan ulama Hanafiyah maupun Hanabilah,
prinsip utama dalam akad al-musaqah adalah menjaga keadilan dan keseimbangan hak serta
kewajiban antara pemilik kebun dan penggarap. Akad ini tidak dapat diakhiri dengan
sembarangan, melainkan harus didasari oleh alasan yang jelas dan dapat diterima, agar tidak
merugikan salah satu pihak dan tetap sesuai dengan prinsip-prinsip syariah.

Pengertian dan Dasar Hukum Muzara’ah

Muzara’ah merupakan salah satu bentuk kerja sama dalam bidang pertanian yang
mempertemukan pemilik lahan dengan penggarap melalui pembagian peran yang saling
melengkapi. Pola ini memungkinkan pemilik tanah menyediakan lahan dan benih, sementara
penggarap memberikan tenaga serta keahlian dalam mengolah pertanian, dan hasil panen
kemudian dibagi sesuai kesepakatan yang dibuat sebelum proses bercocok tanam dimulai
(Hasanuddin, 2018). Kerja sama semacam ini tidak hanya mendorong peningkatan
produktivitas pertanian, tetapi juga memberikan manfaat sosial karena membuka ruang bagi
masyarakat yang tidak memiliki lahan untuk tetap terlibat dalam aktivitas produksi.
Muzara’ah menjadi sarana pemerataan kesempatan ekonomi dan pemanfaatan lahan yang
lebih optimal, selama masing-masing pthak memahami kontribusi, hak, dan kewajiban mereka
(Hasanuddin, 2018).

Dari sudut pandang syariah, muzara’ah termasuk akad yang dibolehkan selama tidak



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 60

mengandung unsur merugikan salah satu pihak. Akad ini harus dijalankan dengan prinsip
keadilan, kejelasan, dan kesepakatan yang tidak menimbulkan bahaya maupun ketidakpastian
yang berlebihan. Ketentuan seperti menetapkan hasil panen hanya dari sebagian kecil lahan
dianggap tidak sah karena dapat menimbulkan ketidakpastian dan potensi ketidakadilan
(Hasanuddin, 2018). Dasar hukum muzara’ah juga diperkuat oleh penjelasan dalam Al-Qur’an
tentang kewajiban manusia memakmurkan bumi dan bekerja secara amanah, serta diperjelas
melalui hadis tentang kerja sama pertanian Nabi dengan penduduk Khaibar sebagai salah satu
bentuk praktik bagi hasil yang dibenarkan syariat (Salma, 2023). Selain itu, kaidah figh “la
dharar wa la dhirar”, yang menekankan larangan saling membahayakan, menjadi prinsip
penting dalam memastikan bahwa akad muzara’ah berjalan dengan adil dan membawa
kemaslahatan bagi kedua belah pihak (Salma, 2023).

Rukun dan Syarat Akad Muzara’ah

Rukun dan syarat dalam suatu akad merupakan aspek fundamental yang perlu
diperhatikan untuk menjamin terjadinya akad sesuai syariah dan tidak menyalahi aturan yang
berlaku. Dalam akad muzara’ah terdapat beberapa akad yang perlu dipenuhi dalam
menjalankan akad kerja sama ini, yaitu:

a. Rukun dalam Akad Muzara’ah

Menurut Jumhur Ulama', rukun akad muzara'ah yang sah terdiri dari ijab dan gabul
(akad), penggarap dan pemilik tanah (aqidain), adanya objek (ma'qud ilaih), dan ketentuan
tentang hasil. Dalam perjanjian Muzara'ah, apabila salah satu perjanjian tidak dipenuhi, maka
perjanjian tersebut batal (Syaickhu, Haryanti, & Dianto, 2020). Untuk memberikan
pemahaman yang lebih baik, rukun tersebut meliputi adanya Ijab Qabul (akad), Ijab qabul
adalah terjadinya suatu kesepakatan antara dua pihak, dimana kedua pihak tersebut
menyatakan persetujuannya terhadap transaksi untuk kerjasama bagi hasil, baik melalui
ucapan maupun tulisan. Intinya, kedua pihak sama-sama setuju terhadap akad yang dilakukan.
Di Dalam kerja sama pertanian ini, dimana ketika pemilik lahan dan penggarap sudah saling
sepakat mengenai tugas dan pembagian hasilnya, itulah yang disebut sebagai ijab qabul.
Artinya, mereka sudah terikat dalam perjanjian untuk bekerja sama dengan aturan yang sudah
disepakati bersama.

Rukun selanjutnya, yaitu Aqidain dalam akad muzara’ah merujuk pada para pihak yang
berakad, baik sebagai pemilik tanah maupun sebagai penggarap. Para ulama sepakat bahwa
akad muzara’ah hanya sah jika dilakukan oleh orang yang cukup umur, berakal, dan mampu
memahami isi akadnya. Jika salah satu pihak masih anak kecil yang belum bisa membedakan
baik—buruk, atau mengalami gangguan akal (gila), maka akadnya tidak sah (Syaickhu et al.,
2020). Dengan kata lain, kedua belah pihak harus benar-benar mengerti dan sadar bahwa
mereka sedang membuat perjanjian kerja sama dalam menggarap lahan.

Berikutnya harus ada objek (ma’qud ilaih) yang dimana Ma’qud ‘alaih adalah barang
atau sesuatu yang menjadi objek akad. Kedua pihak yang berakad harus sama-sama tahu dan
paham tentang kondisi objek tersebut, seperti wujudnya, sifatnya, dan manfaat yang bisa
diperoleh darinya (Syaickhu et al., 2020). Dengan begitu, tidak ada pihak yang dirugikan atau
merasa tertipu dalam perjanjian.

Rukun terakhir adalah ketentuan bagi hasil, yaitu pembagian hasil panen yang harus
ditetapkan secara jelas sejak awal, baik setengah, sepertiga, seperempat, maupun proporsi lain
sesuai kesepakatan bersama, sehingga kedua pihak memiliki kepastian dan terhindar dari
perselisihan.

b. Syarat-Syarat dalam Akad Muzara’ah

Menurut mayoritas ulama, syarat-syarat muzara'ah mencakup orang yang berakad, benih
yang ditanam, kebun yang akan dikerjakan, hasil yang akan dipanen, dan jangka waktu akad.
Akad pertama dimana, Pihak yang berakad harus baligh dan berakal (Ridlwan, 2016),
sehingga mampu bertanggung jawab secara hukum dalam melakukan perjanjian kerja sama.



61 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE)

Kedua, Benih yang digunakan harus jelas jenisnya dan memang dapat menghasilkan panen.
Ketiga, Lahan yang digarap harus sesuai dengan kebiasaan pertanian setempat, karena tidak
semua tanaman cocok ditanam di semua daerah. Keempat, batas lahan harus jelas, agar tidak
terjadi kesalahpahaman mengenai area lahan yang akan dikelola.

Dilanjut dengan akad kelima, pengelolaan lahan sepenuhnya akan diserahkan kepada
petani/penggarap, dan pemilik tanah tidak boleh ikut campur dalam penggarapannya. Keenam,
pembagian hasil panen harus ditentukan dengan persentase yang jelas sejak awal dibentuknya
akad (Ridlwan, 2016). Ketujuh, hasil panen menjadi milik bersama kedua pihak, tanpa
menetapkan bagian khusus untuk salah satu pihak di luar persentase yang disepakati.
Kedelapan, kesepakatan pembagian hasil harus dibuat di awal akad misalnya sepertiga atau
seperempat untuk menghindari perselisihan di kemudian hari. Kemudian yang terakhir,
penyampaian terkait syarat, waktu, dan manfaat harus jelas serta mengikuti aturan kebiasaan
yang berlaku.

Pengimplementasian Akad Musaqah dan Muzara’ah dalam Kehidupan Berumat

Untuk memberikan gambaran yang lebih nyata mengenai bagaimana prinsip ekonomi
Islam ini dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat, penelitian ini menelusuri dua contoh
lokasi berbeda yang sama-sama berada di wilayah pedesaan, namun memiliki karakteristik
sosial dan pola kerja sama yang tidak identik. Di Kecamatan Batumarmar, Kabupaten
Pamekasan, praktik pertanian masih dijalankan secara tradisional melalui akad Muzara’ah,
yaitu bentuk kerja sama bagi hasil antara pemilik lahan dan penggarap (Rosi, 2023).
Sementara itu, di Desa Punjul, Kabupaten Kediri, masyarakatnya telah menerapkan sistem
kerja sama pengairan sawah antara petani dan pengelola air yang saling menguntungkan dan
sesuai ketentuan syariah menggunakan prinsip Al-Musaqah (Nahrowi & Ok, 2023).

1. Akad Muzara’ah di Kecamatan Batumarmar, Kabupaten Pamekasan

Kecamatan Batumarmar di Kabupaten Pamekasan, Madura, merupakan wilayah yang
mayoritas penduduknya bermata pencaharian sebagai petani. Sistem pertanian dalam daerah
ini telah dijalankan turun-temurun dan menjadi bagian dari budaya masyarakat. Pola kerja
sama yang sering digunakan ialah akad Muzara’ah, yaitu akad bagi hasil antara pemilik lahan
(shahib al-ardh) dengan penggarap (amil), di mana hasil panennya nanti dibagi sesuai
kesepakatan bersama.

Dalam praktiknya, pemilik lahan menyerahkan sawahnya kepada penggarap untuk
diolah atau ditanami, umumnya padi atau palawija. Kesepakatan kerja dilakukan secara lisan,
tanpa kehadiran saksi ataupun perjanjian tertulis. Untuk biaya pengolahan, seperti benih,
pupuk, atau tenaga kerja, seluruhnya menjadi tanggung jawab penggarap. Hasil panen
kemudian dibagi dua bagian yang sama besar atau dikenal dengan istilah maro setengah untuk
pemilik lahan dan setengah untuk penggarap (Rosi, 2023).

Meskipun sistem ini sudah mengakar kuat, dari sudut pandang hukum Islam masih
terdapat beberapa kekurangan, seperti tidak adanya batas waktu akad, pembagian risiko yang
belum seimbang, serta ketiadaan pencatatan resmi yang dapat mempersulit penyelesaian
sengketa.

Meskipun demikian, masyarakat Batumarmar tetap mempertahankan sistem ini karena
dianggap paling praktis dan adil menurut tradisi mereka. Kerja sama ini dipandang
menguntungkan kedua belah pihak pemilik lahan tetap produktif tanpa menggarap sendiri,
sedangkan penggarap memperoleh penghasilan walau tidak memiliki lahan.

2. Akad Al-Musaqah di Desa Punjul, Kecamatan Plosoklaten, Kabupaten Kediri

Berbeda dari kasus sebelumnya, praktik yang ditemukan di Desa Punjul menunjukkan
penerapan akad Al-Musaqah dalam sistem pengairan pertanian (Nahrowi & Ok, 2023). Desa
ini berada di kawasan lereng Gunung Kelud dengan sumber air yang melimpah, sehingga
keberhasilan pertanian sangat bergantung pada pengelolaan irigasi yang baik.

Pengaturan irigasi di Desa Punjul dikelola oleh Pemerintah Desa, yang menunjuk



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 62

petugas lapangan dikenal sebagai klantung untuk mengatur distribusi air, melakukan
perawatan saluran, dan memastikan seluruh sawah menerima pasokan air secara merata.
Kesepakatan dilakukan secara lisan dan biasanya berlaku selama satu musim tanam. Petani
memberikan upah kepada klantung setelah panen, umumnya sekitar Rp200.000 per 100 ru
sawah..

Dari perspektif hukum Islam, praktik ini telah memenuhi rukun dan syarat Musaqah,
yaitu adanya pihak malik dan amil, adanya pekerjaan yang jelas, adanya manfaat atau hasil
yang menjadi dasar upah, serta adanya kesepakatan lisan sebagai bentuk akad. Semua unsur
pokok terpenuhi sehingga praktik ini dinilai sah secara syariah.

Selain itu, sistem ini mencerminkan nilai sosial Islam seperti ta’awun (tolong-
menolong), amanah, dan keadilan. Hubungan antara petani dan pengelola air berlangsung
harmonis karena keduanya memahami peran dan tanggung jawab masing-masing.

Tujuan dan Hikmah Akad Musaqah dan Muzara’ah

Akad Musaqah dan Muzara’ah merupakan akad yang mengikat pihak terkait melalui
perjanjian kerjasama. Islam memperbolehkan umatnya untuk saling bekerjasama dalam
kebaikan dan menjauhi upaya kemudharatan baik untuk diri sendiri maupun orang lain (Putri,
Lambajo, & Aisyah 2023). Dalam konteks ini akad Musaqah dan Muzara’ah merupakan akad
yang didasari pada hubungan timbal balik dan kepercayaan. Dengan pemberlakuan akad ini
mendorong perilaku saling menguntungkan dan menghindari tindakan merusak seperti yang
sudah dilarang dalam syariah islam. Kemaslahatan umat dapat dipenuhi salah satunya dengan
terjalinnya akad Musaqah dan Muzara’ah, sebab jika kerjasama dapat terjalin dengan baik hal
ini akan mendorong lebih banyak maslahat salah satunya adalah dengan meningkatkan
kemampuan seorang petani untuk menafkahi keluarganya (Arif, 2019).

Pemberdayaan Umat Melalui Akad Musaqah dan Muzara’ah

Dalam pelaksanaan akad musaqah dan muzara’ah diperlukan pihak yang mampu
menggarap lahan pemilik. Adanya akad diantara kedua pihak akan mengikat mereka untuk
melakukan kerja sama yang saling menguntungkan sekaligus menghindari kezaliman
(Musanna, 2022). Dengan hubungan saling bergantung ini mampu memenuhi kebutuhan
masing-masing pihak dapat sekaligus menumbuhkan rasa dan sifat saling tolong, yang juga
sejalan dengan anjuran Islam dimana sesama umat haruslah saling membantu dalam kebaikan.

Terdapat kasus dimana pemilik lahan tidak mampu lagi untuk memelihara kebun pohon
karet karena faktor usia yang menghalanginya untuk melakukan pekerjaan berat di kebun.
Atas dasar ini beliau mencari seseorang yang bisa dimintai pertolongan untuk menjaga dan
merawat lahan dan kebun kurmanya dengan akad musaqah dan muzara’ah (Habibie, 2019).
Pihak pemilik dan pihak penggarap melakukan perjanjian dimana mereka akan saling
mendapatkan bagian karet yang dihasilkan dari kebun yang dirawat. Kedua pihak sama-sama
saling diuntungkan, pemilik dapat beristirahat di hari tuanya sekaligus memproduksi karet dari
kebunnya, sedangkan penggarap diuntungkan melalui ketersediaan lapangan pekerjaan
sehingga mereka memiliki kesempatan untuk mencukupi kebutuhannya (Habibie, 2019).

Sifat timbal balik dalam akad musagah dan muzara’ah mendorong terjadinya
kemaslahatan sekaligus pemberdayaan terhadap setiap makhluk. Keinginan untuk dibantu dan
membantu menjadi bukti bahwa manusia sejatinya merupakan makhluk sosial yang tidak
mampu hidup sendiri sebagaimana yang dijelaskan oleh Ibnu Khaldun. Islam sudah
menganjurkan setiap umatnya untuk saling membantu dan memudahkan urusan orang lain,
Sekaligus menurut hadits riwayat Ibnu Majah seorang mukmin memang sudah seharusnya
menguatkan solidaritas dan silaturahmi antar umat (Kamal, 2019). Implementasi musagah dan
muzara’ah menjadi salah satu upaya untuk membantu umat selayaknya yang diajarkan dalam
Islam.

Tujuan dan Manfaat Kerja Sama Musaqah dan Muzara’ah
Musaqah dan Muzara’ah merupakan bentuk kerjasama yang saling menguntungkan



63 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE)

antara pihak yang saling terikat oleh akad. Tujuan dari akad kerjasama ini adalah untuk
memberdayakan manusia serta mendorong roda ekonomi (Musanna, 2022). Dengan
menyediakan pekerjaan untuk orang-orang yang membutuhkan, akad ini memberikan
kesempatan bagi semua orang agar bisa memenuhi kebutuhannya melalui sistem pembayaran
dan bagi hasil dari jasa yang sudah mereka sediakan.

Selain mengurangi kesenjangan sosial dan ekonomi, akad musaqah dan muzara’ah juga
mampu mempererat tali silaturahmi antara pihak yang terlibat. Hal ini dikarenakan akad ini
didasarkan pada konsep kerjasama yang mengikat. Menjalin komunikasi yang baik sangat
dibutuhkan untuk menghindari kesalahpahaman. Adanya rasa saling membutuhkan ini
menimbulkan kepedulian yang bisa menciptakan kemakmuran serta kesejahteraan di
lingkungan sekitar manusia (Kamal, 2019).

KESIMPULAN

Akad Musaqah dan Muzara’ah merupakan akad yang mengikat pemilik dengan
penggarap lahan yang berdasarkan hubungan timbal balik yang saling menguntungkan
kedua belah pihak. Secara keseluruhan, akad Musaqah dan Muzara’ah bukan hanya
berfungsi sebagai instrumen kerja sama dalam sektor pertanian, tetapi juga
mencerminkan nilai-nilai pengembangan masyarakat dalam lensa ekonomi islam. Kedua
akad ini mencerminkan keterikatan manusia untuk saling membantu kebutuhan
manusia lain yang mendorong penguatan solidaritas umat. Dalam praktiknya, akad ini
mengajarkan bahwa maslahat umat dapat dicapai melalui pemenuhan amanah yang
sudah diberikan kepada salah satu pihak.

Adanya akad Musaqah dan Muzara’ah membuka peluang ekonomi bagi setiap
individu sehingga mendorong perputaran ekonomi kategori agraris. Akad Musagah dan
Muzara’ah menjanjikan mekanisme distribusi bagi hasil yang adil kepada dua belah
pihak. Kedua akad ini merupakan bukti nyata bahwa syariat Islam dapat mendorong
pemberdayaan umat melalui kerjasama yang produktif dengan prinsip keadilan.

DAFTAR PUSTAKA
Ahmad, R. A. (2016). Implementation akad muzara’ah in Islamic bank: Alternative to access
capital agricultural sector. Jurnal Iqtishoduna.

http://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/iqtishoduna/article /view/82/0

Anggraini, F., & Luthfi, A. (2023). Musaqat dan muzara’ah. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah,
6(1), 37-51. https://doi.org/10.54459 /almizan.v6il.499

Arif, F. M. (2019). Muzara’ah dan pengembangan ekonomi umat di pedesaan. Al-Amwal: Journal
of Islamic Economic Law, 3(2), 108-136. https://doi.org/10.24256 /alw.v3i2.475

Famulia, L. (2020). Konsep musaqah dalam fikih dan relevansinya dengan kerja sama ‘maro’
antarpetani kopi. Prosiding Seminar Nasional Penelitian dan Pengabdian kepada
Masyarakat, 1(1), 153-160. https://doi.org/10.24967 /psn.v1i1.818

Friska Anggraini, A. L. (2023). Musaqat dan muzara’ah. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah, 6(1).
https://doi.org/10.54459/almizan.v6ii.499

Habibie, R. A. (2019). Tinjauan hukum Islam terhadap sistem kemitraan bagi hasil dari lahan
plasma sawit. Jurisdictie, 10(1), 109. https://doi.org/10.18860/j.v10i1.6689

Harahap, N. (2015). Musaqah dan muzara’ah. Studia Economica, 1(1), 72-85.
https://doi.org/10.30821/se.v1i1.233

Hasanuddin. (2018). Sistem muzara’ah dan mukhabarah. J-HES: Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah, 1(1). https://doi.org/10.26618/j-hes.v1i1.1633

Herawati, E. (2017). Tinjauan hukum Islam terhadap musaqah antara pemilik kebun karet dan
penyadap. UIN Raden Fatah Palembang.

Kamal, T. (2019). Urgensi studi teologi sosial Islam. Al-Hikmah: Jurnal Dakwah dan Ilmu
Komunikasi, 22-38. https://doi.org/10.15548/al-hikmah.v0i0.520



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 64

Mizan, A. (2023). Kajian musaqah dalam fikih muamalah. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah.
https://ejournal.an-nadwah.ac.id/index.php/almizan/article /view /499 /406

Musanna, K. (2022). Efektivitas kerja sama (syirkah) dalam bentuk akad musaqah. Al-
Mustashfa:  Jurnal  Penelitian Hukum  Ekonomi  Syariah, 7(1), 74-87.
https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.9630

Nahrowi, & Yustafad, 0. (2023). Tinjauan hukum Islam terhadap praktik sistem musaqah antara
pemilik lahan pertanian dengan pemerintah Desa Punjul Kecamatan Plosoklaten
Kabupaten Kediri. Al-Qanun, 26(2), 205-216. https://ejournal.uit-
lirboyo.ac.id/index.php/as/article/view/1441

Nita, S. V. (2022). Kajian muzara’ah dan musaqgah: Hukum bagi hasil pertanian dalam Islam.
Qawanin: Journal of Economic Syaria Law, 4(2), 120-130.
https://doi.org/10.30762/gawanin.v4i2.2503

Nurdin, R., Yuhermansyah, E., & Afrillia, S. (2023). A reconnaissance of muamalah figh on the
profit-sharing system in nutmeg management (case study in Meukek Sub-District).
Dusturiyah, 13(1), 104-125. https://doi.org/10.22373 /dusturiyah.v13i1.18447

Petrawangsyah, P., Yuda, A. D., & Panorama, M. (2023). Analisis praktik akad musagah dalam
pengelolaan kebun kopi masyarakat Desa Rambung Teldak. Syntax Literate, 8(5), 1000-
1015. https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v8i5.12018

Putri, S. U,, Lambajo, S., & Aisyah, S. (2023). Pelaksanaan kerja sama musaqah (studi komparatif
antara  mazhab  Syafiiyyah dan  Hanafiyyah).  Al-Khiyar, 3(1), 1-17.
https://doi.org/10.36701/al-khiyar.v3i1.915

Rahmawati, N. (2022). Implementasi akad musagah dalam pengelolaan pertanian. Al-Amin:
Jurnal Ekonomi Syariah.
https://ejournal.alkifayahriau.ac.id/index.php/alamin/article /view/378/174

Rosi, F. (2023). Bagi hasil pertanian dengan prinsip akad muzara’ah (studi kasus pertanian di
Kecamatan Batumarmar, Kabupaten Pamekasan). Mutawazin: Jurnal Ekonomi Syariah,
4(2), 93-101.
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/MUTAWAZIN/article/view /1388

Salma, S. H. S. (2023). Legitimasi akad mudharabah dan muzara’ah perspektif tafsir Al-Qur’an.
Ekspektasi, 2(1). https://doi.org/10.54801 /ekspektasy.v2i1.157

Syaickhu, A., Haryanti, N., & Dianto, A. Y. (2020). Analisis agad muzara’ah dan musaqah. Jurnal
Dinamika Ekonomi Syariah, 7(2), 149-168. https://doi.org/10.53429 /jdes.v7i2.85



