
Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 54 
 

AKAD MUSAQAH DAN MUZARA’AH SERTA IMPLEMENTASINYA 
DALAM SISTEM PERTANIAN 

 
Siska Oktaviani Putri1, Nabila2, Astika Sri Mulyani3, Rahmadianti  D Mya Lecil4,  

 Chelsea Nur RahmaDianti Sang Dewi5, Mutiara Karunia Safitri Dian Efendi6,  
 Lisa Aprilia Renata7, Taufiq Kurniawan8 

 24081194102@mhs.unesa.ac.id1,  24081194212@mhs.unesa.ac.id2, 
24081194160@mhs.unesa.ac.id3, 24081194016@mhs.unesa.ac.id4, 
24081194070@mhs.unesa.ac.id5, 24081194018@mhs.unesa.ac.id6, 

24081194132@mhs.unesa.ac.id7, taufiqkurniawan@unesa.ac.id8  
*Coresponding Author: Siska Oktaviani Putri 

24081194102@mhs.unesa.ac.id  
Universitas Negeri Surabaya 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini membahas konsep akad musaqah dan muzara’ah sebagai bentuk kerja sama dalam 
bidang pertanian antara pemilik lahan dan pihak penggarap. Keduanya merupakan sistem bagi 
hasil yang telah dikenal sejak masa Rasulullah SAW dan dibenarkan dalam hukum Islam karena 
mengandung nilai kemaslahatan, keadilan, dan tolong-menolong. Metode penelitian yang 
digunakan adalah metode kualitatif berbasis studi pustaka, yakni mengumpulkan dan 
menganalisis sumber-sumber tertulis yang relevan seperti jurnal, buku, serta referensi fiqih 
muamalah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa musaqah melibatkan kerja sama dalam 
merawat tanaman yang sudah ada, sedangkan muzara’ah berfokus pada penanaman lahan 
pertanian dengan bibit dari pemilik. Kedua akad ini sah selama memenuhi rukun dan syarat 
seperti kejelasan objek, persentase bagi hasil, dan kerelaan para pihak. Penerapannya juga 
masih ditemukan dalam masyarakat pedesaan sebagai wujud pemanfaatan sumber daya secara 
produktif dan adil. Penelitian ini bertujuan untuk menerangkan perbedaan konsep dan 
mekanisme antara akad yang hampir sama pada sektor pertanian, yaitu akad musaqah dan 
muzara’ah. Berdasarkan hasil pembahasan dalam artikel ini dapat disimpulkan bahwa akad 
musaqah dan muzara’ah memiliki perbedaan utama pada kontribusi para pihak serta jenis objek 
yang dikelola, yang berpengaruh terhadap pembagian hasil dan tanggung jawab masing-masing 
pihak. 
Kata Kunci: Musaqah; Muzara’ah; Bagi Hasil; Pertanian Islam; Hukum Ekonomi Islam. 
 

ABSTRACT 
This study discusses the concepts of musaqah and muzara'ah contracts as forms of cooperation in 
agriculture between landowners and cultivators. Both are profit-sharing systems that have been 
known since the time of the Prophet Muhammad SAW and are justified in Islamic law because they 
contain values of benefit, justice, and mutual assistance. The research method used is a qualitative 
method based on literature study, namely collecting and analyzing relevant written sources such 
as journals, books, and fiqh muamalah references. The results of the study show that musaqah 
involves cooperation in caring for existing crops, while muzara'ah focuses on planting agricultural 
land with seeds from the owner. Both contracts are valid as long as they fulfill the pillars and 
conditions such as clarity of the object, percentage of profit sharing, and the willingness of the 
parties. Its application is also still found in rural communities as a form of productive and fair use 
of resources. This study aims to explain the differences in concept and mechanism between two 
similar contracts in the agricultural sector, namely musaqah and muzara'ah. Based on the 
discussion in this article, it can be concluded that musaqah and muzara'ah contracts have major 
differences in the contributions of the parties and the types of objects managed, which affect the 
distribution of profits and the responsibilities of each party. 
Keywords: Good Corporate Governance, Board Of Commissioners, Board Of Directors, Audit 
Committee, Financial Performance. 
 

mailto:%2024081194102@mhs.unesa.ac.id1
mailto:%2024081194212@mhs.unesa.ac.id2
mailto:24081194160@mhs.unesa.ac.id3
mailto:24081194016@mhs.unesa.ac.id4
mailto:24081194070@mhs.unesa.ac.id5
mailto:24081194018@mhs.unesa.ac.id6
mailto:24081194132@mhs.unesa.ac.id7
mailto:24081194102@mhs.unesa.ac.id


55 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE) 
 

 
 
PENDAHULUAN 

Aktivitas kerja sama dalam bidang pertanian bukanlah hal baru bagi masyarakat 
Indonesia. Di banyak daerah, praktik saling membantu dalam mengelola lahan sudah 
menjadi bagian dari tradisi turun-temurun. Namun dalam praktiknya, hubungan kerja 
sama ini muncul bukan semata karena kebiasaan, tetapi karena adanya kebutuhan yang 
nyata. Banyak pemilik kebun atau lahan pertanian tidak memiliki waktu, tenaga, atau 
kemampuan teknis untuk mengelola tanamannya, meskipun mereka memiliki akses 
terhadap lahan atau pohon produktif. Di sisi lain, tidak sedikit masyarakat yang 
memiliki keterampilan mengolah tanah atau merawat tanaman, tetapi tidak memiliki 
aset berupa lahan. Ketidakseimbangan antara kepemilikan sumber daya dan 
kemampuan pengelolaan inilah yang sering menimbulkan permasalahan, terutama 
ketika pemilik lahan ingin tetap memastikan asetnya produktif, sementara calon 
penggarap membutuhkan akses untuk memperoleh penghasilan. 

Dalam tradisi Islam sendiri, kondisi seperti ini sebenarnya telah mendapatkan 
solusi melalui akad musaqah dan muzara’ah. Kedua bentuk kerja sama ini membuka 
ruang bagi pemilik lahan dan pengelola untuk saling membantu dengan cara yang adil. 
Namun dalam perkembangan sekarang, pola kerja sama tersebut menghadapi 
tantangan baru. Perubahan teknologi pertanian, pergeseran struktur sosial, serta 
semakin kompleksnya hubungan ekonomi, perlahan membuat praktik tradisional itu 
kehilangan bentuk aslinya atau diterapkan tanpa pemahaman yang memadai. Hal ini 
memicu munculnya ketidakseimbangan dalam pembagian hasil, ketidakjelasan 
kewajiban masing-masing pihak, atau bahkan praktik yang justru bertentangan dengan 
tujuan syariah, yaitu mewujudkan keadilan dan menghindari unsur saling merugikan. 
Permasalahan inilah yang menunjukkan bahwa meski kerja sama pertanian telah 
dikenal sejak lama, namun pemahamannya masih perlu diperjelas dan disesuaikan 
dengan kondisi masa kini. 

Kajian mengenai musaqah dan muzara’ah sebenarnya cukup banyak dibahas 
dalam literatur klasik. Namun sebagian besar pembahasan tersebut masih bersifat 
normatif, berfokus pada ketentuan hukum dan syarat sah akad, sementara konteks 
penerapan pada praktik pertanian modern belum banyak mendapat perhatian. 
Beberapa penelitian lebih menyoroti sejarah dan dasar hukum akad, tetapi belum 
mendalami bagaimana bentuk kerja sama ini beradaptasi dengan perkembangan 
teknologi pertanian, perubahan karakter petani, serta dinamika ekonomi yang semakin 
beragam. 

Selain itu, ada kecenderungan penelitian terdahulu melihat musaqah dan 
muzara’ah secara terpisah tanpa membandingkan keduanya secara langsung, padahal 
keduanya sering digunakan dalam situasi yang hampir serupa. Kesenjangan lainnya 
adalah minimnya kajian yang menghubungkan praktik kerja sama tradisional ini 
dengan sistem ekonomi Islam modern seperti mudharabah dan musyarakah yang 
diterapkan di lembaga keuangan syariah. Padahal, praktik pembiayaan pertanian saat 
ini memiliki karakteristik yang mirip dengan kedua akad tersebut. Kekosongan 
penelitian inilah yang menunjukkan perlunya kajian yang lebih terintegrasi, yang tidak 
hanya membahas teori fikih, tetapi juga menghubungkannya dengan konteks sosial dan 
ekonomi pertanian masa kini 

Melihat permasalahan dan kesenjangan penelitian yang ada, kajian mengenai 
musaqah dan muzara’ah menjadi penting untuk dilakukan. Pertanian masih menjadi 
sektor yang menyerap tenaga kerja dalam jumlah besar di Indonesia, sehingga model 



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 56 
 

kerja sama yang tepat dan adil akan berdampak luas pada kesejahteraan masyarakat, 
terutama petani kecil. Dengan meningkatnya minat terhadap ekonomi syariah, 
pemahaman yang jelas mengenai kedua akad ini akan membantu masyarakat 
menerapkan kerja sama pertanian yang lebih transparan, sesuai dengan nilai syariah, 
dan tidak menimbulkan perselisihan di kemudian hari. 

Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi praktis bagi 
pemerintah daerah, kelompok tani, maupun lembaga keuangan syariah yang sedang 
mengembangkan pembiayaan berbasis kerja sama. Dalam konteks modern, musaqah 
dan muzara’ah tidak hanya bernilai historis, tetapi juga dapat dijadikan rujukan dalam 
membuat model kerja sama pertanian yang lebih fleksibel dan berkelanjutan. 
Penelitian ini juga penting untuk menjelaskan kembali prinsip-prinsip dasar akad 
syariah agar tetap relevan dan dapat menjadi solusi atas berbagai persoalan pertanian 
yang terus berkembang. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kembali konsep musaqah dan muzara’ah 
secara lebih komprehensif dengan mempertimbangkan perkembangan sosial dan 
ekonomi kontemporer. Selain menjelaskan landasan hukum dan prinsip-prinsip yang 
melandasinya, penelitian ini berupaya menghubungkan konsep tersebut dengan praktik 
pertanian modern serta mengidentifikasi tantangan yang muncul dalam penerapannya. 
Melalui kajian ini, diharapkan muncul pemahaman baru mengenai bagaimana bentuk 
kerja sama ini dapat diterapkan secara adil, efektif, dan sesuai dengan tujuan syariah. 
Penelitian ini juga bertujuan memberikan rekomendasi model kerja sama yang lebih 
adaptif, terutama bagi masyarakat yang ingin mengembangkan usaha pertanian 
berbasis nilai-nilai Islam. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif berbasis 
metode kajian pustaka atau studi pustaka (Library Research). Untuk penelitian ini, 
dilakukan dengan cara mengkaji, menelaah, menganalisis, membandingkan dan 
mengumpulkan data dari berbagai sumber tertulis seperti artikel yang ada dalam jurnal 
ilmiah, artikel yang ada pada jurnal akademik, serta mengkaji suatu fiqh yang mana 
didalamnya membahas tentang akad musaqah dan muzara’ah yang relevansinya masih 
sama dengan topik penelitian ini  dan dari berbagai literatur yang tersedia.  

 Penelitian ini dilakukan dengan mengupayakan untuk menggali dan 
membandingkan secara mendalam tentang pandangan ulama klasik dan modern serta 
pandangan para fuqaha. Pada penelitian ini juga sangat memperhatikan sumber literatur 
yang telah diperoleh, dengan cara menelaah satu persatu setiap data dari berbagai 
sumber yang telah dikumpulkan, dan untuk pendapat para ulama yang akan dikutip 
terlebih dahulu dicek konsistensi pada argumennya, serta relevansinya terhadap topik 
penelitian ini. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian Akad Musaqah 

Musaqah merupakan salah satu bentuk akad kerja sama dalam fikih muamalah yang 

berkaitan dengan pengelolaan tanaman, khususnya pohon-pohon yang sudah berbuah. Secara 

sederhana, musaqah adalah kerja sama antara pemilik kebun dan pengelola untuk merawat, 

menyirami, serta menjaga tanaman hingga menghasilkan buah, dengan sistem pembagian 

hasil sesuai kesepakatan. Definisi ini sejalan dengan literatur fikih yang menyebutkan bahwa 

musaqah adalah akad dimana pemilik kebun memberikan pohon kepada penggarap untuk 

dipelihara dan hasilnya dibagi bersama menurut ketentuan yang telah disepakati (Famulia, 



57 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE) 
 

2020) 

 

Secara bahasa, istilah musaqah berasal dari kata al-saqa yang berarti memberi minum 

atau menyirami tanaman. Dalam kajian fikih, musaqah dikategorikan sebagai bentuk kerja 

sama yang fokus pada pemeliharaan tanaman tanpa mencakup penanaman benih, berbeda 

dengan akad muzara’ah atau mukhabarah (Arif, 2018; Ghazali, 2010). Beberapa literatur 

menegaskan bahwa musaqah merupakan bentuk kerja sama yang dibolehkan karena 

memberikan manfaat bagi pemilik lahan dan penggarap, khususnya di bidang pertanian dan 

perkebunan (Herawati, 2017). 

Dalam praktiknya, musaqah menjadi solusi bagi pemilik kebun yang tidak dapat 

mengelola lahannya secara langsung, sehingga tenaga penggarap menjadi pihak yang merawat 

tanaman dan mendapatkan bagian hasil panen. Pembagian ini dapat berbeda sesuai 

kesepakatan, selama proporsional dan tidak menimbulkan unsur riba sebagaimana dijelaskan 

dalam penelitian Imran (2017) yang membahas ketidaksahan akad musaqah ketika pembagian 

ditentukan secara nominal sejak awal. 

Dasar Hukum Akad Musaqah 

Dasar hukum paling kuat mengenai musaqah adalah peristiwa Rasulullah SAW 

menyerahkan tanah Khaibar kepada orang-orang Yahudi untuk dikelola :  

 

 أنََّه أعَْطَى خَيْبرَ الْيهَُودَ عَلَى أنَْ يَعْمَلوُهَا وَيزَْرَعُوهَا وَلهَم شَطْرُ مَا يخَْرُجُ مِنْهَا 

“Nabi saw. menyerahkan (tanah) Khaibar kepada orang-orang Yahudi agar mereka 

mengerjakan dan menanami tanah tersebut dan untuk mereka separuh dari hasilnya.” 

(HR.Bukhari) 

Hadits ini menjadi dasar utama dibolehkannya akad musaqah. Para ulama sepakat bahwa 

musaqah adalah akad yang sah dan bermanfaat karena memberikan keuntungan bagi kedua 

belah pihak. 

Rukun dan Syarat Akad Musaqah 

Akad musaqah memerlukan rukun dan syarat tertentu agar pelaksanaannya sah dan 

mencerminkan keadilan, karena keduanya memastikan adanya hal-hal penting yang harus ada 

dalam kerja sama serta kejelasan tanggung jawab antara pemilik tanaman dan penggarap. 

Dengan memahami ketentuan ini, musaqah dapat dijalankan sesuai ketentuan syariat dan 

mengurangi potensi sengketa. Selain itu, penerapan aturan tersebut membantu pengelolaan 

hasil pertanian menjadi lebih efektif dan menguntungkan bagi kedua pihak.  

a. Rukun dalam akad Musaqah  

Ulama Hanafiyah memiliki pandangan yang lebih sederhana mengenai rukun musaqah 

dibandingkan ulama lain. Mereka menyatakan bahwa yang menjadi rukun akad hanya ijab 

dari pemilik kebun, qabul dari penggarap, serta pelaksanaan pekerjaan merawat tanaman oleh 

penggarap. Dengan kata lain, akad musaqah dianggap sah apabila terdapat kesepakatan kedua 

belah pihak dan penggarap benar-benar menjalankan pekerjaan pengelolaan kebun (Nurdin, 

Yuhermansyah, & Afrillia, 2023). Pandangan ini menunjukkan bahwa musaqah dapat 

diterapkan dengan mudah asalkan ada kesepakatan dan tanggung jawab yang jelas. 

Sementara itu, menurut ulama Syafi’iyah, rukun-rukun musaqah terdiri dari lima bagian 

berikut ini. Pertama, adanya sighat (ijab dan qabul), pernyataan kesepakatan harus 

disampaikan secara ucapan atau tulisan, boleh menggunakan lafaz yang jelas (sharih) maupun 

yang bersifat sindiran (kinayah), namun tetap menunjukkan bahwa kedua pihak sepakat 

melakukan kerja sama (Famulia, 2020). Kedua, adanya dua pihak yang berakad (al-‘aqidain), 

kedua belah pihak harus baligh, berakal, dan tidak berada di bawah pengampuan, sehingga 

mereka mampu membuat keputusan hukum dan memahami isi akad.  

Ketiga, objek akad berupa kebun atau tanaman yang menghasilkan buah, tanaman yang 

dikerjasamakan harus menghasilkan buah dan dapat diambil manfaatnya, baik pohon tahunan 



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 58 
 

atau tanaman yang hanya berbuah sekali, seperti padi atau jagung yang penting, hasilnya dapat 

dibagi (Nita, 2022). Keempat, masa kerja harus jelas waktu pengelolaan ditentukan sejak awal, 

misalnya satu tahun atau sesuai musimnya, pekerja bertanggung jawab melakukan perawatan 

yang mendukung hasil panen, seperti menyiram, memangkas, dan menjaga kesuburan 

tanaman. Kelima, pembagian hasil panen ditentukan di awal, nisbah bagi hasil misalnya 

setengah, sepertiga, atau seperempat harus disepakati oleh pemilik kebun dan pengelola sejak 

awal akad, sehingga tidak menimbulkan perselisihan. 

b. Syarat Dalam Akad Musaqah 

Para Fuqaha menegaskan bahwa musaqah hanya sah jika tanaman yang dikelola 

merupakan pohon berbuah dan hasilnya dapat dikonsumsi. Syarat ini diperlukan agar kerja 

sama memiliki manfaat nyata bagi kedua pihak (Nurdin, Yuhermansyah, & Afrillia, 2023). 

Dengan adanya ketentuan tersebut, hasil panen bisa dibagi dengan jelas sesuai kesepakatan 

dan memastikan akad berjalan adil.  

Syarat-syarat musaqah ini adalah sebagai berikut. Pertama, untuk mencegah 

kesalahpahaman antara pemilik dan penggarap, kebun kurma atau kebun pohon lainnya harus 

dijelaskan secara rinci dan jelas tentang lokasi dan jumlah. Ini sangat penting untuk menjamin 

perjanjian yang adil dan transparan. Kedua, bagian yang harus diberikan kepada pengelola 

harus jelas. Kejelasan ini mencakup besaran atau persentase hasil yang diterima, waktu 

pembagian, dan jenis hasil yang disepakati, apakah itu uang, buah, atau bentuk lainnya, kedua 

belah pihak dapat bekerja sama secara adil dan menguntungkan dengan penetapan yang 

transparan. Ketiga, si pengelola harus berusaha untuk meningkatkan kualitas kebun kurma 

tersebut. Keempat, pemilik tanah akan bertanggung jawab atas pembayaran pajak tanah dan 

bangunan, serta biaya administrasi tambahan yang terkait dengan kepemilikan tanah (Luthfi 

& Anggraini, 2023). Kelima, dalam hal zakat, baik pengelola maupun pemilik harta wajib 

membayarnya. 

Menurut ulama Syafi’iyah, tanaman yang dapat menjadi objek musaqah dibatasi hanya 

pada kurma dan anggur karena  karakteristik keduanya sangat sesuai dengan akad musaqah 

yang menekankan perawatan dan pembagian hasil (Putri, Lambajo, & Aisyah, 2023). 

Ketentuan ini menunjukkan upaya menjaga kepastian hasil dan memastikan pembagian yang 

adil dalam kerja sama tersebut. Pertama, pengelolaan lahan sepenuhnya diserahkan kepada 

penggarap, setelah akad disepakati, pemilik kebun harus menyerahkan lahan dan tanaman 

untuk dikelola sepenuhnya oleh pekerja. Pemilik tidak boleh ikut campur dalam proses 

pengelolaan, agar tugas dan wewenangnya jelas.  

Kedua, pembagian hasil harus jelas dan menjadi milik bersama hasil panen merupakan 

milik kedua belah pihak sesuai persentase yang sudah disepakati, seperti setengah, sepertiga, 

atau bagian lainnya. Tidak boleh ada bagian yang ditentukan secara khusus hanya untuk salah 

satu pihak di luar nisbah yang disepakati. Menurut pendapat Imam Syafi’i, akad musaqah 

dilakukan sebelum buah muncul atau ketika buah sudah ada tetapi belum matang, agar tidak 

ada unsur ketidakpastian dalam perjanjian. Ketiga, jangka waktu dan tugas penggarap harus 

ditentukan untuk menghindari perselisihan di kemudian hari, masa kerja harus jelas sejak 

awal, karena musaqah mirip dengan akad sewa-menyewa dalam penentuan waktunya. Selain 

itu, tanggung jawab penggarap seperti penyiraman dan perawatan juga harus ditetapkan 

dengan jelas (Nita, 2022). 

Ketentuan rukun dan syarat musaqah ini bertujuan menegakkan kejelasan, keteraturan, 

dan kepatuhan terhadap prinsip syariat dalam kerjasama pengelolaan kebun. Dengan aturan 

yang terstruktur, kedua pihak dapat menjalankan perannya secara pasti  serta menerima 

manfaat secara proporsional. Ketentuan tersebut juga berperan mencegah perselisihan dan 

memastikan kerja sama berlangsung secara adil. 

Berakhirnya Akad Musaqah 

Menurut ulama Hanafiyah, akad al-musaqah dapat berakhir karena beberapa sebab yang 



59 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE) 
 

berkaitan dengan berakhirnya hubungan hukum antara pemilik kebun dan penggarap. Akad 

ini otomatis selesai ketika jangka waktu yang disepakati sejak awal telah habis, karena batas 

waktu merupakan salah satu unsur penting yang menentukan keberlangsungan kerja sama 

tersebut. Selain itu, akad al-musaqah juga dapat berakhir apabila salah satu pihak meninggal 

dunia, baik pemilik kebun maupun penggarap, sebab kematian memutuskan hubungan akad 

yang bergantung pada kerja sama dan kehadiran kedua belah pihak (Luthfi & Anggraini, 

2023). 

Pembatalan akad juga memungkinkan terjadi sebelum masa berlakunya berakhir, baik 

melalui al-iqālah—yaitu kesepakatan bersama untuk mengakhiri akad—maupun karena 

adanya uzur syar’i yang menghalangi salah satu pihak untuk melaksanakan kewajibannya, 

seperti sakit berat, ketidakmampuan fisik, atau kondisi lain yang secara syariat dianggap sah 

sebagai alasan pembatalan. Dengan demikian, berakhirnya akad musaqah menurut Hanafiyah 

selalu didasarkan pada prinsip kejelasan, kesepakatan, serta pertimbangan kemaslahatan bagi 

kedua belah pihak. 

Di sisi lain, ulama Hanabilah juga memiliki pandangan yang hampir serupa Mereka 

menegaskan bahwa akad al-musaqah berakhir dengan berakhirnya masa perjanjian yang telah 

ditentukan dalam akad. Namun, apabila masa yang ditetapkan adalah waktu yang biasanya 

cukup untuk tanaman berbuah, tetapi ternyata tanaman tersebut tidak menghasilkan buah sama 

sekali, maka penggarap tidak berhak memperoleh bagian apa pun dari hasil panen. Hal ini 

disamakan dengan akad al-mudharabah, di mana keuntungan hanya diperoleh jika usaha 

menghasilkan laba. Dengan demikian, keadilan dijaga antara kedua belah pihak karena hasil 

yang diterima bergantung pada keberhasilan usaha yang dijalankan. (Harahap, 2015) 

Secara umum, akad al-musaqah termasuk dalam kategori akad yang bersifat mengikat, 

yang berarti kedua belah pihak tidak dapat secara sepihak membatalkan perjanjian tanpa 

adanya kesepakatan bersama. Akad ini hanya bisa dibatalkan apabila terdapat alasan yang kuat 

atau udzur syar’i yang menyebabkan salah satu pihak tidak mampu melanjutkan kewajiban 

dalam perjanjian tersebut. Contoh udzur yang dibenarkan antara lain penggarap yang 

mengalami sakit parah sehingga tidak dapat bekerja lagi, penggarap yang harus melakukan 

perjalanan jauh sehingga tidak bisa mengurus kebun, atau penggarap yang diketahui memiliki 

perilaku buruk seperti mencuri, yang menimbulkan kekhawatiran bahwa ia dapat merugikan 

pemilik kebun. (Harahap, 2015) Dalam situasi seperti ini, pembatalan akad menjadi sah karena 

adanya alasan yang rasional dan dapat diterima menurut hukum Islam. 

Dengan demikian, baik menurut pandangan ulama Hanafiyah maupun Hanabilah, 

prinsip utama dalam akad al-musaqah adalah menjaga keadilan dan keseimbangan hak serta 

kewajiban antara pemilik kebun dan penggarap. Akad ini tidak dapat diakhiri dengan 

sembarangan, melainkan harus didasari oleh alasan yang jelas dan dapat diterima, agar tidak 

merugikan salah satu pihak dan tetap sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. 

Pengertian dan Dasar Hukum Muzara’ah 

Muzara’ah merupakan salah satu bentuk kerja sama dalam bidang pertanian yang 

mempertemukan pemilik lahan dengan penggarap melalui pembagian peran yang saling 

melengkapi. Pola ini memungkinkan pemilik tanah menyediakan lahan dan benih, sementara 

penggarap memberikan tenaga serta keahlian dalam mengolah pertanian, dan hasil panen 

kemudian dibagi sesuai kesepakatan yang dibuat sebelum proses bercocok tanam dimulai 

(Hasanuddin, 2018). Kerja sama semacam ini tidak hanya mendorong peningkatan 

produktivitas pertanian, tetapi juga memberikan manfaat sosial karena membuka ruang bagi 

masyarakat yang tidak memiliki lahan untuk tetap terlibat dalam aktivitas produksi. 

Muzara’ah menjadi sarana pemerataan kesempatan ekonomi dan pemanfaatan lahan yang 

lebih optimal, selama masing-masing pihak memahami kontribusi, hak, dan kewajiban mereka 

(Hasanuddin, 2018). 

Dari sudut pandang syariah, muzara’ah termasuk akad yang dibolehkan selama tidak 



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 60 
 

mengandung unsur merugikan salah satu pihak. Akad ini harus dijalankan dengan prinsip 

keadilan, kejelasan, dan kesepakatan yang tidak menimbulkan bahaya maupun ketidakpastian 

yang berlebihan. Ketentuan seperti menetapkan hasil panen hanya dari sebagian kecil lahan 

dianggap tidak sah karena dapat menimbulkan ketidakpastian dan potensi ketidakadilan 

(Hasanuddin, 2018). Dasar hukum muzara’ah juga diperkuat oleh penjelasan dalam Al-Qur’an 

tentang kewajiban manusia memakmurkan bumi dan bekerja secara amanah, serta diperjelas 

melalui hadis tentang kerja sama pertanian Nabi dengan penduduk Khaibar sebagai salah satu 

bentuk praktik bagi hasil yang dibenarkan syariat (Salma, 2023). Selain itu, kaidah fiqh “la 

dharar wa la dhirār”, yang menekankan larangan saling membahayakan, menjadi prinsip 

penting dalam memastikan bahwa akad muzara’ah berjalan dengan adil dan membawa 

kemaslahatan bagi kedua belah pihak (Salma, 2023). 

Rukun dan Syarat Akad Muzara’ah 

Rukun dan syarat dalam suatu akad merupakan aspek fundamental yang perlu 

diperhatikan untuk menjamin terjadinya akad sesuai syariah dan tidak menyalahi aturan yang 

berlaku. Dalam akad muzara’ah terdapat beberapa akad yang perlu dipenuhi dalam 

menjalankan akad kerja sama ini, yaitu: 

a. Rukun dalam Akad Muzara’ah 

Menurut Jumhur Ulama', rukun akad muzara'ah yang sah terdiri dari ijab dan qabul 

(akad), penggarap dan pemilik tanah (aqidain), adanya objek (ma'qud ilaih), dan ketentuan 

tentang hasil. Dalam perjanjian Muzara'ah, apabila salah satu perjanjian tidak dipenuhi, maka 

perjanjian tersebut batal (Syaickhu, Haryanti, & Dianto, 2020). Untuk memberikan 

pemahaman yang lebih baik, rukun tersebut meliputi adanya Ijab Qabul (akad), Ijab qabul 

adalah terjadinya suatu kesepakatan antara dua pihak, dimana kedua  pihak tersebut 

menyatakan persetujuannya terhadap transaksi untuk kerjasama bagi hasil, baik melalui 

ucapan maupun tulisan. Intinya, kedua pihak sama-sama setuju terhadap akad yang dilakukan. 

Di Dalam kerja sama pertanian ini, dimana ketika pemilik lahan dan penggarap sudah saling 

sepakat mengenai tugas dan pembagian hasilnya, itulah yang disebut sebagai ijab qabul. 

Artinya, mereka sudah terikat dalam perjanjian untuk bekerja sama dengan aturan yang sudah 

disepakati bersama.  

Rukun selanjutnya, yaitu Aqidain dalam akad muzara’ah merujuk pada para pihak yang 

berakad, baik sebagai pemilik tanah maupun sebagai penggarap. Para ulama sepakat bahwa 

akad muzara’ah hanya sah jika dilakukan oleh orang yang cukup umur, berakal, dan mampu 

memahami isi akadnya. Jika salah satu pihak masih anak kecil yang belum bisa membedakan 

baik–buruk, atau mengalami gangguan akal (gila), maka akadnya tidak sah (Syaickhu et al., 

2020). Dengan kata lain, kedua belah pihak harus benar-benar mengerti dan sadar bahwa 

mereka sedang membuat perjanjian kerja sama dalam menggarap lahan. 

Berikutnya harus ada objek (ma’qud ilaih) yang dimana Ma’qud ‘alaih adalah barang 

atau sesuatu yang menjadi objek akad. Kedua pihak yang berakad harus sama-sama tahu dan 

paham tentang kondisi objek tersebut, seperti wujudnya, sifatnya, dan manfaat yang bisa 

diperoleh darinya (Syaickhu et al., 2020). Dengan begitu, tidak ada pihak yang dirugikan atau 

merasa tertipu dalam perjanjian.  

Rukun terakhir adalah ketentuan bagi hasil, yaitu pembagian hasil panen yang harus 

ditetapkan secara jelas sejak awal, baik setengah, sepertiga, seperempat, maupun proporsi lain 

sesuai kesepakatan bersama, sehingga kedua pihak memiliki kepastian dan terhindar dari 

perselisihan. 

b. Syarat-Syarat dalam Akad Muzara’ah 

Menurut mayoritas ulama, syarat-syarat muzara'ah mencakup orang yang berakad, benih 

yang ditanam, kebun yang akan dikerjakan, hasil yang akan dipanen, dan jangka waktu akad. 

Akad pertama dimana, Pihak yang berakad harus baligh dan berakal (Ridlwan, 2016), 

sehingga mampu bertanggung jawab secara hukum dalam melakukan perjanjian kerja sama. 



61 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE) 
 

Kedua, Benih yang digunakan harus jelas jenisnya dan memang dapat menghasilkan panen. 

Ketiga, Lahan yang digarap harus sesuai dengan kebiasaan pertanian setempat, karena tidak 

semua tanaman cocok ditanam di semua daerah. Keempat, batas lahan harus jelas, agar tidak 

terjadi kesalahpahaman mengenai area lahan yang akan dikelola.  

Dilanjut dengan akad kelima, pengelolaan lahan sepenuhnya akan diserahkan kepada 

petani/penggarap, dan pemilik tanah tidak boleh ikut campur dalam penggarapannya. Keenam, 

pembagian hasil panen harus ditentukan dengan persentase yang jelas sejak awal dibentuknya 

akad (Ridlwan, 2016). Ketujuh, hasil panen menjadi milik bersama kedua pihak, tanpa 

menetapkan bagian khusus untuk salah satu pihak di luar persentase yang disepakati. 

Kedelapan, kesepakatan pembagian hasil harus dibuat di awal akad misalnya sepertiga atau 

seperempat untuk menghindari perselisihan di kemudian hari. Kemudian yang terakhir, 

penyampaian terkait syarat, waktu, dan manfaat harus jelas serta mengikuti aturan kebiasaan 

yang berlaku.  

Pengimplementasian Akad Musaqah dan Muzara’ah dalam Kehidupan Berumat 

Untuk memberikan gambaran yang lebih nyata mengenai bagaimana prinsip ekonomi 

Islam ini dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat, penelitian ini menelusuri dua contoh 

lokasi berbeda yang sama-sama berada di wilayah pedesaan, namun memiliki karakteristik 

sosial dan pola kerja sama yang tidak identik. Di Kecamatan Batumarmar, Kabupaten 

Pamekasan, praktik pertanian masih dijalankan secara tradisional melalui akad Muzara’ah, 

yaitu bentuk kerja sama bagi hasil antara pemilik lahan dan penggarap (Rosi, 2023). 

Sementara itu, di Desa Punjul, Kabupaten Kediri, masyarakatnya telah menerapkan sistem 

kerja sama pengairan sawah antara petani dan pengelola air yang saling menguntungkan dan 

sesuai ketentuan syariah menggunakan prinsip Al-Musaqah (Nahrowi & Ok, 2023). 

1. Akad Muzara’ah di Kecamatan Batumarmar, Kabupaten Pamekasan 

Kecamatan Batumarmar di Kabupaten Pamekasan, Madura, merupakan wilayah yang 

mayoritas penduduknya bermata pencaharian sebagai petani. Sistem pertanian dalam daerah 

ini telah dijalankan turun-temurun dan menjadi bagian dari budaya masyarakat. Pola kerja 

sama yang sering digunakan ialah akad Muzara’ah, yaitu akad bagi hasil antara pemilik lahan 

(shahib al-ardh) dengan penggarap (amil), di mana hasil panennya nanti dibagi sesuai 

kesepakatan bersama. 

Dalam praktiknya, pemilik lahan menyerahkan sawahnya kepada penggarap untuk 

diolah atau ditanami, umumnya padi atau palawija. Kesepakatan kerja dilakukan secara lisan, 

tanpa kehadiran saksi ataupun perjanjian tertulis. Untuk biaya pengolahan, seperti benih, 

pupuk, atau tenaga kerja, seluruhnya menjadi tanggung jawab penggarap. Hasil panen 

kemudian dibagi dua bagian yang sama besar atau dikenal dengan istilah maro setengah untuk 

pemilik lahan dan setengah untuk penggarap (Rosi, 2023). 

Meskipun sistem ini sudah mengakar kuat, dari sudut pandang hukum Islam masih 

terdapat beberapa kekurangan, seperti tidak adanya batas waktu akad, pembagian risiko yang 

belum seimbang, serta ketiadaan pencatatan resmi yang dapat mempersulit penyelesaian 

sengketa. 

Meskipun demikian, masyarakat Batumarmar tetap mempertahankan sistem ini karena 

dianggap paling praktis dan adil menurut tradisi mereka. Kerja sama ini dipandang 

menguntungkan kedua belah pihak pemilik lahan tetap produktif tanpa menggarap sendiri, 

sedangkan penggarap memperoleh penghasilan walau tidak memiliki lahan. 

2. Akad Al-Musaqah di Desa Punjul, Kecamatan Plosoklaten, Kabupaten Kediri 

Berbeda dari kasus sebelumnya, praktik yang ditemukan di Desa Punjul menunjukkan 

penerapan akad Al-Musaqah dalam sistem pengairan pertanian (Nahrowi & Ok, 2023). Desa 

ini berada di kawasan lereng Gunung Kelud dengan sumber air yang melimpah, sehingga 

keberhasilan pertanian sangat bergantung pada pengelolaan irigasi yang baik. 

Pengaturan irigasi di Desa Punjul dikelola oleh Pemerintah Desa, yang menunjuk 



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 62 
 

petugas lapangan dikenal sebagai klantung untuk mengatur distribusi air, melakukan 

perawatan saluran, dan memastikan seluruh sawah menerima pasokan air secara merata. 

Kesepakatan dilakukan secara lisan dan biasanya berlaku selama satu musim tanam. Petani 

memberikan upah kepada klantung setelah panen, umumnya sekitar Rp200.000 per 100 ru 

sawah.. 

Dari perspektif hukum Islam, praktik ini telah memenuhi rukun dan syarat Musaqah, 

yaitu adanya pihak malik dan amil, adanya pekerjaan yang jelas, adanya manfaat atau hasil 

yang menjadi dasar upah, serta adanya kesepakatan lisan sebagai bentuk akad. Semua unsur 

pokok terpenuhi sehingga praktik ini dinilai sah secara syariah. 

Selain itu, sistem ini mencerminkan nilai sosial Islam seperti ta’awun (tolong-

menolong), amanah, dan keadilan. Hubungan antara petani dan pengelola air berlangsung 

harmonis karena keduanya memahami peran dan tanggung jawab masing-masing. 

Tujuan dan Hikmah Akad Musaqah dan Muzara’ah 

Akad Musaqah dan Muzara’ah merupakan akad yang mengikat pihak terkait melalui 

perjanjian kerjasama. Islam memperbolehkan umatnya untuk saling bekerjasama dalam 

kebaikan dan menjauhi upaya kemudharatan baik untuk diri sendiri maupun orang lain (Putri, 

Lambajo, & Aisyah 2023). Dalam konteks ini akad Musaqah dan Muzara’ah merupakan akad 

yang didasari pada hubungan timbal balik dan kepercayaan. Dengan pemberlakuan akad ini 

mendorong perilaku saling menguntungkan dan menghindari tindakan merusak seperti yang 

sudah dilarang dalam syariah islam. Kemaslahatan umat dapat dipenuhi salah satunya dengan 

terjalinnya akad Musaqah dan Muzara’ah, sebab jika kerjasama dapat terjalin dengan baik hal 

ini akan mendorong lebih banyak maslahat salah satunya adalah dengan meningkatkan 

kemampuan seorang petani untuk menafkahi keluarganya (Arif, 2019). 

Pemberdayaan Umat Melalui Akad Musaqah dan Muzara’ah 

Dalam pelaksanaan akad musaqah dan muzara’ah diperlukan pihak yang mampu 

menggarap lahan pemilik. Adanya akad diantara kedua pihak akan mengikat mereka untuk 

melakukan kerja sama yang saling menguntungkan sekaligus menghindari kezaliman 

(Musanna, 2022). Dengan hubungan saling bergantung ini mampu memenuhi kebutuhan 

masing-masing pihak dapat sekaligus menumbuhkan rasa dan sifat saling tolong, yang juga 

sejalan dengan anjuran Islam dimana sesama umat haruslah saling membantu dalam kebaikan. 

Terdapat kasus dimana pemilik lahan tidak mampu lagi untuk memelihara kebun pohon 

karet karena faktor usia yang menghalanginya untuk melakukan pekerjaan berat di kebun. 

Atas dasar ini beliau mencari seseorang yang bisa dimintai pertolongan untuk menjaga dan 

merawat lahan dan kebun kurmanya dengan akad musaqah dan muzara’ah (Habibie, 2019). 

Pihak pemilik dan pihak penggarap melakukan perjanjian dimana mereka akan saling 

mendapatkan bagian karet yang dihasilkan dari kebun yang dirawat. Kedua pihak sama-sama 

saling diuntungkan, pemilik dapat beristirahat di hari tuanya sekaligus memproduksi karet dari 

kebunnya, sedangkan penggarap diuntungkan melalui ketersediaan lapangan pekerjaan 

sehingga mereka memiliki kesempatan untuk mencukupi kebutuhannya (Habibie, 2019). 

Sifat timbal balik dalam akad musaqah dan muzara’ah mendorong terjadinya 

kemaslahatan sekaligus pemberdayaan terhadap setiap makhluk. Keinginan untuk dibantu dan 

membantu menjadi bukti bahwa manusia sejatinya merupakan makhluk sosial yang tidak 

mampu hidup sendiri sebagaimana yang dijelaskan oleh Ibnu Khaldun. Islam sudah 

menganjurkan setiap umatnya untuk saling membantu dan memudahkan urusan orang lain, 

Sekaligus menurut hadits riwayat Ibnu Majah seorang mukmin memang sudah seharusnya 

menguatkan solidaritas dan silaturahmi antar umat (Kamal, 2019). Implementasi musaqah dan 

muzara’ah menjadi salah satu upaya untuk membantu umat selayaknya yang diajarkan dalam 

Islam. 

Tujuan dan Manfaat Kerja Sama Musaqah dan Muzara’ah 

Musaqah dan Muzara’ah merupakan bentuk kerjasama yang saling menguntungkan 



63 | Jurnal Perubahan Ekonomi (JPE) 
 

antara pihak yang saling terikat oleh akad. Tujuan dari akad kerjasama ini adalah untuk 

memberdayakan manusia serta mendorong roda ekonomi (Musanna, 2022). Dengan 

menyediakan pekerjaan untuk orang-orang yang membutuhkan, akad ini memberikan 

kesempatan bagi semua orang agar bisa memenuhi kebutuhannya melalui sistem pembayaran 

dan bagi hasil dari jasa yang sudah mereka sediakan. 

Selain mengurangi kesenjangan sosial dan ekonomi, akad musaqah dan muzara’ah juga 

mampu mempererat tali silaturahmi antara pihak yang terlibat. Hal ini dikarenakan akad ini 

didasarkan pada konsep kerjasama yang mengikat. Menjalin komunikasi yang baik sangat 

dibutuhkan untuk menghindari kesalahpahaman. Adanya rasa saling membutuhkan ini 

menimbulkan kepedulian yang bisa menciptakan kemakmuran serta kesejahteraan di 

lingkungan sekitar manusia (Kamal, 2019). 

 
KESIMPULAN 

    Akad Musaqah dan Muzara’ah merupakan akad yang mengikat pemilik dengan 
penggarap lahan yang berdasarkan hubungan timbal balik yang saling menguntungkan 
kedua belah pihak. Secara keseluruhan, akad Musaqah dan Muzara’ah bukan hanya 
berfungsi sebagai instrumen kerja sama dalam sektor pertanian, tetapi juga 
mencerminkan nilai-nilai pengembangan masyarakat dalam lensa ekonomi islam. Kedua 
akad ini mencerminkan keterikatan manusia untuk saling membantu kebutuhan 
manusia lain yang mendorong penguatan solidaritas umat. Dalam praktiknya, akad ini 
mengajarkan bahwa maslahat umat dapat dicapai melalui pemenuhan amanah yang 
sudah diberikan kepada salah satu pihak. 

Adanya akad Musaqah dan Muzara’ah membuka peluang ekonomi bagi setiap 
individu sehingga mendorong perputaran ekonomi kategori agraris. Akad Musaqah dan 
Muzara’ah menjanjikan mekanisme distribusi bagi hasil yang adil kepada dua belah 
pihak. Kedua akad ini merupakan bukti nyata bahwa syariat Islam dapat mendorong 
pemberdayaan umat melalui kerjasama yang produktif dengan prinsip keadilan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Ahmad, R. A. (2016). Implementation akad muzara’ah in Islamic bank: Alternative to access 

capital agricultural sector. Jurnal Iqtishoduna. 
http://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/iqtishoduna/article/view/82/0 

Anggraini, F., & Luthfi, A. (2023). Musaqat dan muzara’ah. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah, 
6(1), 37–51. https://doi.org/10.54459/almizan.v6iI.499 

Arif, F. M. (2019). Muzara’ah dan pengembangan ekonomi umat di pedesaan. Al-Amwal: Journal 
of Islamic Economic Law, 3(2), 108–136. https://doi.org/10.24256/alw.v3i2.475 

Famulia, L. (2020). Konsep musaqah dalam fikih dan relevansinya dengan kerja sama ‘maro’ 
antarpetani kopi. Prosiding Seminar Nasional Penelitian dan Pengabdian kepada 
Masyarakat, 1(1), 153–160. https://doi.org/10.24967/psn.v1i1.818 

Friska Anggraini, A. L. (2023). Musaqat dan muzara’ah. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah, 6(1). 
https://doi.org/10.54459/almizan.v6ii.499 

Habibie, R. A. (2019). Tinjauan hukum Islam terhadap sistem kemitraan bagi hasil dari lahan 
plasma sawit. Jurisdictie, 10(1), 109. https://doi.org/10.18860/j.v10i1.6689 

Harahap, N. (2015). Musaqah dan muzara’ah. Studia Economica, 1(1), 72–85. 
https://doi.org/10.30821/se.v1i1.233 

Hasanuddin. (2018). Sistem muzara’ah dan mukhabarah. J-HES: Jurnal Hukum Ekonomi 
Syariah, 1(1). https://doi.org/10.26618/j-hes.v1i1.1633 

Herawati, E. (2017). Tinjauan hukum Islam terhadap musaqah antara pemilik kebun karet dan 
penyadap. UIN Raden Fatah Palembang. 

Kamal, T. (2019). Urgensi studi teologi sosial Islam. Al-Hikmah: Jurnal Dakwah dan Ilmu 
Komunikasi, 22–38. https://doi.org/10.15548/al-hikmah.v0i0.520 



Volume 9 No 11 Tahun 2025 | 64 
 

Mizan, A. (2023). Kajian musaqah dalam fikih muamalah. Al-Mizan: Jurnal Ekonomi Syariah. 
https://ejournal.an-nadwah.ac.id/index.php/almizan/article/view/499/406 

Musanna, K. (2022). Efektivitas kerja sama (syirkah) dalam bentuk akad musaqah. Al-
Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah, 7(1), 74–87. 
https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.9630 

Nahrowi, & Yustafad, O. (2023). Tinjauan hukum Islam terhadap praktik sistem musaqah antara 
pemilik lahan pertanian dengan pemerintah Desa Punjul Kecamatan Plosoklaten 
Kabupaten Kediri. Al-Qānūn, 26(2), 205–216. https://ejournal.uit-
lirboyo.ac.id/index.php/as/article/view/1441 

Nita, S. V. (2022). Kajian muzara’ah dan musaqah: Hukum bagi hasil pertanian dalam Islam. 
Qawãnïn: Journal of Economic Syaria Law, 4(2), 120–130. 
https://doi.org/10.30762/qawanin.v4i2.2503 

Nurdin, R., Yuhermansyah, E., & Afrillia, S. (2023). A reconnaissance of muamalah fiqh on the 
profit-sharing system in nutmeg management (case study in Meukek Sub-District). 
Dusturiyah, 13(1), 104–125. https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v13i1.18447 

Petrawangsyah, P., Yuda, A. D., & Panorama, M. (2023). Analisis praktik akad musaqah dalam 
pengelolaan kebun kopi masyarakat Desa Rambung Teldak. Syntax Literate, 8(5), 1000–
1015. https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v8i5.12018 

Putri, S. U., Lambajo, S., & Aisyah, S. (2023). Pelaksanaan kerja sama musāqāh (studi komparatif 
antara mazhab Syāfi’iyyah dan Ḥanafiyyah). Al-Khiyar, 3(1), 1–17. 
https://doi.org/10.36701/al-khiyar.v3i1.915 

Rahmawati, N. (2022). Implementasi akad musaqah dalam pengelolaan pertanian. Al-Amin: 
Jurnal Ekonomi Syariah. 
https://ejournal.alkifayahriau.ac.id/index.php/alamin/article/view/378/174 

Rosi, F. (2023). Bagi hasil pertanian dengan prinsip akad muzara’ah (studi kasus pertanian di 
Kecamatan Batumarmar, Kabupaten Pamekasan). Mutawazin: Jurnal Ekonomi Syariah, 
4(2), 93–101. 
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/MUTAWAZIN/article/view/1388 

Salma, S. H. S. (2023). Legitimasi akad mudharabah dan muzara’ah perspektif tafsir Al-Qur’an. 
Ekspektasi, 2(1). https://doi.org/10.54801/ekspektasy.v2i1.157 

Syaickhu, A., Haryanti, N., & Dianto, A. Y. (2020). Analisis aqad muzara’ah dan musaqah. Jurnal 
Dinamika Ekonomi Syariah, 7(2), 149–168. https://doi.org/10.53429/jdes.v7i2.85 

 


